# 兩個革命的對話: 1789 & 1911 (下)

#### ● 孫隆基

# 五 李大釗的一篇「反革命黑文」

在「二次革命」期間,耐人尋味的是「中國馬克思主義之父」李大釗之持反對立場。在這裏,我們必須拋棄黨營史學的框框,把李放在當時具體的歷史條件裏。李在清末考入袁世凱嫡系的天津北洋法政專門學校,此乃訓練未來官僚的場所。既然關係到飯碗,李於1913年任北洋法政學會編輯部部長期間,即為文替「官僚主義」恢復名譽,認為「一般人」非難官僚主義之「心理」不當,蓋「即美以平民政治號於世界,近亦悟官由民選之害,而亦急急於規定任官制度,則侈談民政民政而斥官僚主義者,亦可以醒然悟矣!」③同年冬,李畢業於北洋法政專門學校,獲進步黨黨魁湯化龍資助,赴日本留學③。

顯然,李大釗與進步黨關係密切。他當時發表一系列文章,步調也和梁啟超合拍。刺宋案後國民黨還未起事期間,梁於4月1日發表〈暗殺之罪惡〉一文,譴責暗殺之風。李則於5月1日發表立場相類的〈暗殺與群德〉一文,於9月1日又繼之以〈原殺(暗殺與自殺)〉一文。梁於1913年1月1日刺宋案未發生前曾著有〈政治上之對抗力〉一文,提倡培養反對黨政治:李於東渡日本後,亦於1914年11月1日發表〈政治對抗力之養成〉一文。此外,在梁啟超的《庸言》上以「胡以魯」之名發表的〈原亂(民族心理觀)〉(1914年5月5日),也可能為李大釗所著颂。

李之政治立場基本上與梁同,既譴責刺宋案,又不贊成國民黨在南方起事 製造國家的分裂。李雖譴責暗殺,卻避重就輕,不觸及袁世凱,反而用社會心 理學,説宋教仁「死於群德之衰」愈。蓋「人類富於模仿,……乃社會力之一種。 今人輕身好殺,相習成風,自清季已然。……光復以還〔指民國成立〕,人心世 道,江河日下」,但如「以暴力止暴力」,則只有「貽害靡窮」愈。

李大釗雖譴賣刺宋 案,但卻避重就輕, 不觸及袁世凱,反而 用社會心理學,説宋 教仁「死於群德之 衰」。 李大釗東渡日本後,於1914年發起組織神州學會,開始進行倒袁運動。他繼續運用社會心理學分析,但其實用法國大革命搞影射史學®:

風俗之行,一緣暗示,一緣模仿,……有如何之人群,斯產生如何之人物,有如何之人物,更造如何之人群。必有法之人群,始產拿破崙,亦自有拿破崙之人物,而後法之人群至今猶尚權詐。必有美之人群,始產華盛頓,亦自有華盛頓之人物,而後美之人群至今猶重道義。

但李之反袁並非等於支持國民黨,而可能與進步黨路線轉變有關。他仍以國民黨討袁為「以暴易暴」,論證「依暴力不能得平和之理」:「蓋政權之起伏於暴力間者,恆奔馳於極端之域。彼以力據,此以力攻,力之所衝,反動必起。……如此輾轉,互應不已。」如果袁世凱是拿破崙,則國民黨在李大釗心目中乃恐怖時代的山岳黨:

法人之揭三色旗謀建共和也,固以民眾幸福為職志。而政力相軋,一波未平,一波又起,遂至山岳之黨,無絝之氓〔筆者按: Sans-culottes〕,橫握政權,殘殺異己,不遺噍類,卒演成千古寒心之恐怖時代。而羅卜士比爾等借口共和,勵行專政,設革命審院〔筆者按: revolutionary tribunals〕,誅非革命黨員,王侯士女,中流士帥,慘被刑戮。創掩擊(集眾人於一處,發炮擊之,謂之Husillades)、溺舟(载眾人於一舟溺之,謂之Noyades)之極刑,用機螺金〔筆者按: guillotine〕(刑具也,英、法、德諸國,素用以殺人,1791年醫者機螺金改良之,勸立法會議採用,故有是名)之毒器,民眾驚怖,亡竄流離,閻閻無雞犬之聲,婦孺罹蟲沙之劫,毀及於陵寢,禁施於宗教,舊時典制,鮮有存者。無何,暑月變起〔筆者按: the Thermidorian Reaction,今通譯作「熱月政變」〕,首雪誅夷,政力漸趨平和,法民獲以少安。而拿破崙之帝制自雄,或即兆端於暴民橫行之際,於斯時也,法人所事之共和幸福,果安有也。

孫中山之成為辛亥革 命正統甚至「國父」, 乃1927年以後國國 東黨營建的正統史觀 之產品。其實在辛寅 前後,孫中山、黃興 派的群眾基礎都不 廣,也不具全國級領 袖的分量。

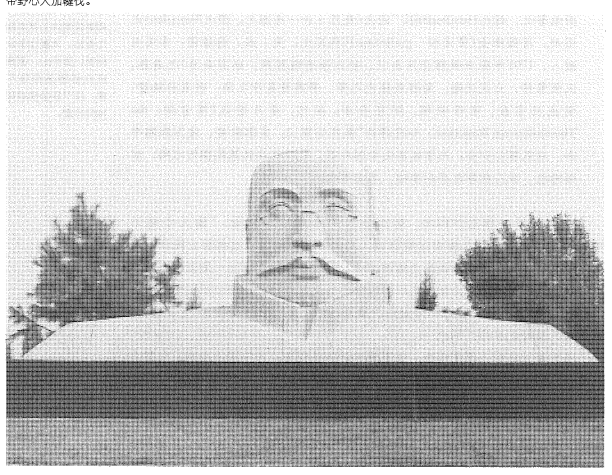
李接着針砭始於1910年,猶在進行中的葡萄牙革命:「葡人今猶不悟,……徒演法蘭西之慘史以震駭世人而外,他無所得。」這表面上與袁政府視墨西哥、葡萄牙革命為暴亂之論調相同,但袁之目的在樹立一個皇帝,李作出同樣指責,則正因為這種暴亂只有替拿破崙式專制鋪路。李引用托爾斯泰的「歷史上人物之勢力,莫非群眾意志之累積」之命題,斷定「拿破崙」之成敗「與奪之權,實操於群眾之手也」圖。

李大釗既反對山岳黨横暴,亦不贊許拿破崙稱帝,乃呂邦式成語。呂邦左右開弓,把這兩種現象當做拉丁民族劣根性的兩個面相。李對「恐怖時代」的描寫,也像呂邦在《法國大革命與革命心理》一書裏的描寫。該書於1914年翻譯成日文(名《革命の心理》)④。該時李大釗已經抵達日本。在包括上引文的那篇文章裏,李大釗確實提到「法儒社會學者魯彭氏,名今世曰「群眾時代」」。這個名詞乃呂邦《群眾心理》一書的導言之標題,而該書亦於同年翻譯成日文(名《群集

心理》)。其時日本正從明治式寡頭政治過渡到大正時代的議會內閣政治,因此「群眾時代」一詞或許變成時髦口頭禪也説不定。

李大釗是否「反革命」?我們該歷史性地看問題。孫中山之成為辛亥革命正統甚至「國父」,乃1927年以後國共兩黨營建的正統史觀之產品。在辛亥前後,孫中山、黃興派的群眾基礎都不廣,也不具全國級領袖的分量。武昌起義並非同盟會所組織,事發後,孫閱美國報紙才獲悉。清廷之垮台,由於南方各省諮議局的立憲派倒之——這些人思想上乃梁啟超一路,皆非信念上的共和派,實有感於清廷無可救藥。因此,辛亥革命不是革命黨奪取政權,而是南方各省紛紛對北京宣布「獨立」。袁世凱當了總統,自然就是合法的「中央」,即使不為個人野心,為了建國,也無容忍南北長期分裂之理。至於孫、黃的「二次革命」則有地方派系另立中央、分裂國家的嫌疑,因此缺乏大眾支持,只有三省響應,旋即被撲滅。袁政權後來失去合法性,乃由於想在恢復帝制基礎上完成國家統一。袁的倒台,導火線是梁啟超與蔡鍔之合謀,反映的則是更廣大的中間分子之離心。在此意義下,當時的國民黨確實有點像「唯我獨革」的山岳黨,而也是共和派的梁啟超、李大釗、蔡鍔等人則拒絕在「民國」與「國民黨」之間劃上全等號,似乎可比作紀朗德黨。

李大釗與袁世凱頗有 淵源,但他東渡日本 後,便立即對袁之稱 帝野心大加韃伐。



# 六 以法為師的中國啟蒙運動

當時的「過激」思想也非國民黨專利,還包括正在興起中的新文化運動。後 者偏重思想啟蒙,與民國的骯髒政治(包括國民黨在內)保持距離。少年中國學 會的常乃惠寄信給《新青年》主編陳獨秀,指責「今所謂共和民政之亂者」,其一 「蒙共和之名,行專制之實,如近世民賊大盜之所為」,其二則「樹黨以互攻, 或恣戮以快意,馴至如法國大革命後之恐怖時代,人人自危,有朝不保夕之 虞」。把北洋政府和在南方另立中央的孫派各打五十大板④。

陳獨秀則與各政治派別都保持等距離,他說:「同一北洋系,而馮[國璋] 段[祺瑞]又未必相同,同一民黨,而孫[中山]岑[春煊]素不相得,同一護國 軍,而滇粤勢不相下。」但心底裏可能對革命派比較愛之深責之切,因此嘆息他 們之徒勞無功:「莽哉吾國民黨人,既無法使國人信仰共和之度量日益增加, 又無法使國中反對共和之蟊蟲日益減少」,蓋「歐美文明制度」不能「強使盡行 於至野蠻不識字無經濟能力之豚尾民族」⑩。陳的論調基本上仍是共和政體不 合國情,和袁世凱的美國顧問古德諾(A.J. Goodnow)同調,但陳的答案不是帝 制復辟,而是徹底改造國民性的啟蒙運動。

新文化的啟蒙者自然也是共和派,甚至可以算激進共和派,但他們認為共和國該有共和國的國民心理才能落實。陳獨秀的同志高一涵說:「政治實質之變更,在國民多數心理所趨,不在政治之形式。」與既然「國家之設,乃心理之結影而非物理之構形」與,因此,徒具共和國形式而無其國民心理內容者,不成其為共和國。高一涵歌頌法國人用革命之「心」締造共和國之「寶」卷:

彼法蘭西自革命以後,制度破壞,秩序蕩然,迨入於恐怖時代(Reign of Terror),激烈黨之互遭殘戮者,不下百萬。外國列國王侯,……合兵攻法,四境敵兵,長驅深入,……國勢之不絕者直如縷耳。然法人求共和之心,謀自由之志,未嘗因是而止也。其後拿破崙以一世之雄,芻狗法人,……共和既翻,帝政旋始,生殺予奪,從其一心。然法人求共和之心,謀自由之志,未嘗因是而止也。……故能成此掀天撼地之殊勳,為民族而戰,為國家而戰,為世界之人道而戰,而無所恐怖也,……。

這種用革命意志來締造共和國之論調,其激進也與革命派同,不同之處在 啟蒙者非黨工幹部,不直接從事組織群眾的工作,而既云「啟蒙」,亦勢不免設 定群眾之落後性。高一涵說:中國人共和國意識不發達,乃在於「群眾心 理……受專制之毒彌深,……群眾之心靈汨沒,而進化之機息矣」⑩。陳獨秀 則認為⑪:

抵抗力薄弱之民,雖堯舜之君,將化為桀紂,抵抗力強毅之民族,雖路易[路易十四]拿翁[拿破崙]之梟傑,亦不得不勉為華盛頓,否則身戮為天下 笑矣。自社會言之,群眾意識,每喜從同惡德污流,惰力甚大,往往滔天

陳獨秀認為共和政體 不合國情,這跟袁世 凱的美國顧問古德諾 同調,但陳的答案不 是帝制復辟,而是徹 底改造國民性的啟蒙 運動。 46 百年中國

罪惡, 視為其群德之精華。非有先覺哲人, 力抗群言, 獨標異見, 則社會 莫由進化。

於是他以啟蒙者身分,針砭「今日卑劣無恥退蔥、苟安詭易圓滑之國民性」⑩。 陳又說張勳、康有為等人之搞復辟十分符合「孔教國國民之心理」⑩。這幾乎像 李大釗把宋教仁之死歸咎於「群德」而非原兇罪首之袁氏。

袁世凱死於1916年6月,張勳的清室復辟則發生在1917年6月。其間陳獨秀 寫了〈袁世凱復活〉一文⑩:

那破崙一世破壞法蘭西共和,帝制自為,身敗名裂,其猶子那破崙三世,仍明目張膽,蹈其覆轍。今墮地呱呱之中華民國,在朝之魔王袁世凱一世方死未死,而在野之瞽儒袁世凱二世方生,一何中外古今之史例巧合若期也?……其利用國民弱點,投合舊社會之心理,增上其種種罪惡,以自攫權勢也同。

陳獨秀在《青年雜誌》 創刊號發表的〈法蘭 西人與近代文明〉一 文,寫作於十月革命 前兩年,因此他也 中的「社會主義」還不 是馬克思列寧主義, 其故鄉亦不可能 國,而是法蘭西。 1921年,少年中國學會的李璜也說:「唉!共和已經十年,中華民國的國民有 幾個知道〈人權宣言〉上說的甚麼東西,有幾個感着人權的必要!」他感嘆「法蘭 西三次革命以後」才「再不出皇帝」题。

陳獨秀之啟蒙方案,就是找最激進的共和國文化注入中國人心理。他在 《青年雜誌》創刊號上即發表〈法蘭西人與近代文明〉一文,具開宗明義作用句:

近代文明之特徵,最足以變古之道,而使人心社會劃然一新者,厥有三事:一曰人權說,一曰生物進化論,一曰社會主義是也。法蘭西革命以前,歐洲之國家與社會,無不建設於君主與貴族特權之上,自千七百八十九年,法蘭西……之〈人權宣言〉(La declaration des droits de l'hommes)刊布中外,……晚然於人權之可貴,群起而抗其君主,撲其貴族,列國憲章,賴以成立。……人類之得以為人,不至永淪奴藉者,非法蘭西人之賜而誰耶?

步隨歐洲啟蒙運動後塵,陳獨秀也要打倒宗教權威:「其迷信神權,蔽塞人智,……生物進化之說,謂人類非由神造,……然追本溯源,達爾文生物進化之說,實本諸法蘭西人拉馬克(Lamarck)。……法蘭西人之有功於人類也若此。」陳寫作於十月革命前兩年,因此他心目中的「社會主義」還不是馬克思列寧主義,而其故鄉亦自然不可能是俄國,而又是

其說始於法蘭西革命時,有巴布夫(Babeuf)者,主張廢棄所有權,行財產 共有制, ……十九世紀之初, 此主義復盛興於法蘭西。……其後數十年, 德意志之拉薩爾(Lassalle)及馬克斯(Karl Marx)承法人之師說,發揮而廣 大之。……繼此以往,貧民生計,或以昭蘇。此人類之幸福,受賜於法蘭 西人者又其一也。 他下結論說:「世界而無法蘭西,今日之黑暗不識仍居何等?」⑤因此,連《青年雜誌》的西文名字也用法語: La Jeunesse。

再過幾年,陳心目中最激進的共和國文化就會變成蘇聯。但陳在以法為師階段時,其啟蒙方案內含有他本人不覺察的矛盾。十九世紀末生物進化論應用在社會科學裏,就產生呂邦的社會心理學。呂邦不只反對社會主義,還歸咎到十八世紀的啟蒙運動頭上。他批判啟蒙思想家「對人之原始期歷史、心理差異和遺傳法則都十分無知,才會提出所有個人和種族都平等之〔謬〕說」⑩——換而言之,受啟蒙思想塑造的革命文獻〈人權宣言〉乃形而上學夢囈。

# 七 『群眾心理』與『暴民政治』

呂邦的國民心理學流行始於清末,他的群眾心理學則有後來居上之勢。 1907年,梁啟超謀用「提倡開國會,以簡單直接之主義,求約束國民心理於一途」來樹立自己一派勢力圖。1910年,梁辦《國風報》,以言論節制為方針,蓋「近儒之研究群眾心理學者,謂其所積之分量愈大,則其熱狂之度愈增,……而當其熱度最高之際,則其所演之幻象噩夢,往往出於提倡者意計之外,甚或與之相反,此輿論之病徵也……」圖。

呂邦認為「群眾行為之大部分而論,其心意程度之低下,誠不待論」,而且 群眾心理是「古代遺音之所寄」,換而言之,乃朝種族進化早期階段逆退之返祖 現象圖。呂邦的著作常用法國大革命的「暴民政治」來印證群眾心理之原始。至 世紀末,全民普選在西歐各國趨於制度化,呂邦學説亦多少反映精英階層對群 眾政治之恐懼。

「群眾心理」與「暴民政治」很快就變成民國政治成語。1913年底,衰世凱解散國會前夕,指責「主張共和之人,托共和政治之名,行暴民政治之實」圖。梁啟超並不贊成衰解散國會,但在國民黨「二次革命」期間,卻曾在他的《庸言》上悲嘆「革命成為一種美德,名譽歸之,及既成功,而群眾心理所趨,益以謳歌革命為第二之天性,躁進之徒,以此自階,……此種謬見深中於人心,則以極危險之革命,認為日用飲食之事」圖。

1914年,國民黨的胡漢民替「被一般政客極端排斥以為吾國政治之惡現象」之「暴民政治」辯護。彼等認為「暴民政治」為「強有力之政府所不容」。胡認為「政府」必須以「集合心理自規律其行動」,否則乃藐視民意。他針對「《庸言報》某氏」之「奇謬之談」,揭露進步黨的中央集權論乃替袁世凱的野心服務,可惜「論者心目中之人物,猶視拿破崙第三遠遜,而其野心與其暴行,則頗彷彿焉」圖。

野心家和政客們貶抑群眾心理,或別有用心。真正堅信群眾心理乃退化而 永不超生者,反而是啟蒙思想家。魯迅在1918年提倡「個人的自大」,反對中國 人向來的「合群的愛國的自大」,說中國人以為憑「數目極多,只需用mob的長 技,一陣亂噪,便可制勝」。他又從群眾心理學談到呂邦的國民心理學:「法國 G. Le Bon著《民族進化的心理》中,說……「我們一舉一動,雖似自主,其實

多受死鬼的牽制。將我們一代的人,和先前幾百代的鬼比較起來,數目上就萬不能敵了。」」⑩呂邦此說在當時很流行。高語罕亦認為國民劣根性「又何一非吾祖宗相傳之心理耶?」⑩(五四時代思想界流行易卜生的《群鬼》,用父傳梅毒意象來比喻傳統思想之毒害,喜為魯迅、胡適等人引用。)

陳獨秀對魯迅針砭「合群的愛國的自大」亦有同感。1919年5月4日北京爆發學生遊行示威事件,陳雖然積極支持,但仍於6月8日寫作〈我們究竟應當不應當愛國?〉,作出警惕:「愛國大部分是感情的產物,理性不過佔一小部分,有時竟全然不合理性,……當社會上人人感情熱烈的時候,他們自以為天經地義的盲動,往往失了理性,做出自己不能認識的罪惡。……這是因為群眾心理不用理性做感情的基礎,所以群眾的盲動,有時為善,有時也可為惡。」⑥

「五四運動」可以説是現代群眾政治在中國首次登場。該運動常被史家和 「新文化運動」混為一談。但如用對「群眾心理」的態度為石蕊試紙,則可試出兩 者簡直乃酸鹼之別。「新文化運動」強調群眾的落後,支持「五四運動」者則正面 肯定群眾心理。五四事件的同年8月,胡漢民指出呂邦思想在中國被扭曲:「這 次北京上海以及各地起的愛國風潮,也有人說"這不過是一種無意識的群眾心 理的舉動」, .....然而呂邦並不輕視群眾心理, .....與我國官僚的見解, 大不 相同,他說: "群眾就着自己不甚理解的事,奮勇健門,視死如歸,斷不能說 他是利己心的指導。』,胡氏認為「拿這次愛國風潮來說,在罷課罷市的期間,群 眾有那些忍耐、熱誠、犧牲、自制、平和、種種好處,都是民族精神的表現」。 呂邦在當時權威性很高,胡氏不得不引用他:「呂邦認現在時代是個群眾時代, 他對於二十世紀的趨勢,是看得明瞭的。但胡氏不以呂邦否定法國大革命為 然:「法國這幾十年,共和政體已甚鞏固,這番歐洲大戰,更是發揮他民眾政 治的精神, 呂邦説[法國革命]是無味的招牌, 恐怕大多數法國人是不承認的。」 胡氏自然是以法蘭西共和國諷中華民國:「我們掛的招牌,同法國一樣,我們 店子裏的貨品,就更比法國不如。……呂邦説招牌是個名是沒用的。我的意思 不然,有了一個公認的名,就有了是非真偽的標準。……到了洪憲改元,要做 他的皇帝,便立腳不住。」@

呂邦在中國被「各取所需」,也由於其思想體系內含有不同話音。呂邦一方面把群眾心理和犯罪心理等同,另一方面又把它和宗教心理等同,於是「群眾心理」同時表現為獸性和無私性。胡氏既肯定群眾心理的無私,認為只需改造群眾「無理性」一面便可,假以時日,他們「感情的信仰」會進化為「知的信仰」。胡的說法已預見戰後出現的「理性群眾說」(the rational crowd)。

五四事件後,中國知識界普遍出現對「群眾心理」的欣快症(euphoria)。有人說「群眾心理有抵抗強烈壓制之能力」,又「為國家生存發達不可缺乏之要素」,因此有「去其缺點而存其優點」之急務®。有人主張「把群眾的心理弄成個好狀態」,蓋「法國學者黎朋以為官僚和政府少不來人民之一種合法的反對」,因此群眾必須養成「抵抗力」云云(呂邦可沒這麼說)®。《新青年》上一位作家則替「烏合之眾」和「群眾心理」辯護®。患欣快症最顯著者,莫如《晨報》派駐莫斯科通訊員瞿秋白——他用佛學唯識宗的構思,把十月革命當作是宇宙「心海」最近湧現的一股海嘯巨浪,而莫斯科則處於它的「濤巔」。瞿把「社會心理」和

「五四運動」常被史家 和「新文化運動」常被史家 一談。但如用對「帮 思心理」的態度就紙,則可試紙,則可試紙,則可試紙,則可試 新文化運動」強調之 新文化運動」強調 眾的落後,支持「五 定群眾心理。 「群眾心理」兩詞互用,宣稱「社會革命怒潮中的赤都只是俄勞動者社會心理的結晶」圖。同時,無政府主義者朱謙之亦引用呂邦,說「革命是群眾心理的結果」圖。

#### 八 中國「反革命」如何活學活用法國革命的教訓

進入20年代,國共兩黨勢力都大獲發展,它們先搞統一戰線,共同對付帝國主義和北洋軍閥,而後由合作演變到分裂,國民黨血腥清黨,中共鬧暴動,政治和社會衝突都有步步上升之勢。此時,呂邦的社會心理學又扮演了另一種角色,它從啟蒙者的意念工具變成政治社會鬥爭的思想武器。我們已經領教了呂邦的國民心理學和群眾心理學,看到它們如何在建國時期和五四時期影響了中國人的敍事。呂邦的另一門學說——革命心理學——則和蔣介石1926年3月20日的廣州政變(俗稱「中山艦事件」)之觸發有關。

孫中山在1925年3月去世後,蔣介石成為廣州革命政府的一顆新星。孫總理在生命最後階段已採聯俄聯共政策,並派蔣赴莫斯科考察,籌建黃埔軍校。總理死後兩個月,就爆發「五卅」反帝高潮,造成中國社會意識的激進化,把國民黨推向左,黨內外的共產黨勢力亦大大膨脹,而這股趨勢又與誰繼承總理的問題糾結在一起。在蘇聯顧問和黨內共產黨人把持下,繼承鬥爭變成打擊黨內右派。至8月,國民黨左派領袖廖仲愷被刺,清算右派的步伐馬上加快,胡漢民和許崇智相繼倒台,被逐離廣州。此時,身為黨軍組織人的蔣介石樂於充任左派的打手,立即被提入中央領導圈子。

但去掉了廖、胡、許的中央只剩下汪精衞和蔣介石兩人。蔣一方面是坐了直升飛機,另一方面他的處境實在不值得羨慕,蓋其地位充分暴露,有如箭垛。蔣在黨內之權力基礎是黃埔的黨軍。汪在黨內無權力基礎,不得不盡量迎合共產黨人,拉攏他們當自己的權力基礎。反右的動量無疑仍持續,那末,中央只剩下了兩個人,下一個被開刀的「右派」會是誰?——這是蔣不得不想的問題。

1926年1月國民黨舉行「二大」,乃左派的勝利大會。黨內被鎮壓的右派勢必要找一個代言人,蔣是當然人選。他們對蔣進行挑唆,而黨內共產黨人亦有攻擊蔣是「新軍閥」者。蔣的世界觀遂轉變:先前他有份參加並從中獲利的「反

右」,如今被他重新定義為「共黨篡黨陰謀」。在這段期間內,法國大革命的一些教訓也在他腦海中猛然活了起來。根據蔣的日記,他在「三二〇」前夕在閱讀一本《革命心理》,並受其影響。該書毫無疑問乃杜師業翻譯呂邦的《法國大革命與革命心理》》。

蔣在3月份記下:「三日看革命心理一書,至晚已九十八頁,乃曰:「今而知革命心理皆由神秘勢力與感情作用以成者,而理智實極微弱條件。」……四日,儘日在校看革命心理下卷,因嘆法國革命甲古班黨[指the Jacobins,山岳黨為其極左派,兩者常被當做同義詞]以其信仰之強固嫉妒與殘暴專橫造成勢力,故不可持耳。」杜譯本在九十八頁以前確實談到「神秘之心理狀態與甲古班黨之心理狀態」。3月5日條下則顯示蔣震懾於「革命心理」,並思以迎合之:「看革命心理終卷曰:「恐怖與憎惡二者,乃為暴動之動力,感情與神秘之勢力在革命心理學中佔一重要地位,而宗教式的信仰,亦為革命心理唯一之要素耳。順應時勢迎合眾心,為革命領袖唯一之要件,吾何能之。」」但這個念頭馬上為被害妄想所蓋過:「單槍匹馬前狼後虎,孤孽顛危,此吾今日之處境也。」②

蔣介石在呂邦的著作 中,找到打擊對手的 理論根據。



「三二〇」政變後,蔣在4月20日的一次黃埔晚宴上,在「晚宴退出第一軍黨 代表及CP官長」後,向出席者交代政變原委,用下列比喻:

這是差不多是和法國大革命經過的一段情形相同的。……拿不革命的話來 加我反革命的罪惡,你想可痛不可痛呢。從前法國大革命的時候,要推倒 一個領袖,誣害一個領袖,沒有事實可證,就拿一句不自由不平等的話, 來加他領袖的罪惡,利用一般失卻理性的群眾,來推翻他的領袖。現在這 回幾乎也拿反革命不革命的話,來加我的罪名,使得我不能革命,簡直不 許我革命。

蔣的日記5月9日條下則顯示他「下午看法國革命史」③。這段期間,蔣心目中形成的「法國大革命」意象,可能是山岳黨把國王、貴族、教士、紀朗德黨都送上斷頭台後,還繼續「反右」,直到把山岳黨人也送上斷頭台。蔣擔心汪精衞是「羅伯士庇」,利用暴民,把變成「旦東」的他送上斷頭台。

#### 九尾聲

在北伐期間,認為中共搞農民暴動過火者,繼續訴諸「群眾心理往往不受理性制裁」命題⑭。蔣介石終於在1927年4月開始清黨,中共遭受沉重打擊。一部分左翼知識分子從革命前線撤退下來,匯聚在上海國際租界,用文化攻勢開闢新戰線,導致「革命文學」的誕生。梁實秋和「革命文學」打對台,不可免地又以暴民心理立論:「現今所謂的演説,尤其是煽動罷工的領袖的演説,一個人全部的為感情所支配,講者叫囂暴躁,聽者為之摩拳擦掌,結果往往是一個暴動。」母梁可能並不覺察這種論説的源頭是呂邦,足以顯示這種論説被大家當做定理般流傳。

在另一方面,「革命文學」則由肯定法國大革命,進而把群眾政治正面化。1927年11月,共產黨作家蔣光慈發表小說,描寫北伐期間上海工人三次起義,名曰《短褲黨》。該名乃「無短絝黨」(the Sans-culottes)的誤譯,指恐怖時代巴黎的革命群眾。把歷史當做諷喻,蔣光慈之原意是想藉法國先例來賦予中國時事以歷史光環。但他不知不覺間卻用中國工人的英雄行動把法國先例的形象正面化。鑒於「恐怖時代」歷來在中國的形象不佳,這種肯定實在十分需要、十分合時。顯然,中、法兩個革命的對話不限於前者單方面聆聽後者,後者亦必須憑藉前者才撐得起來。

蔣光慈之運用法國大革命諷喻,已擺脱呂邦式集體心理學窠臼,而明顯地進入「階級鬥爭」思考方式。在中國,被法國第三共和時期媒介化的「法國大革命」意象,和集體心理學同一命運——兩者的影響皆止於20年代後期®。從該時始,中國革命轉用俄國革命的意象成語包裝。這種包裝似乎更不合身。俄國三月(舊曆二月)革命後出現臨時政府與蘇維埃,兩者並存首都市內,只是兩個街坊之隔,是謂前革命狀態的「雙重政權」。後來布爾什維克在蘇維埃內奪權,

在中國,被法國第三 共和時期媒介化的 「法國大革命」意象, 和集體心理學的影響 皆止於20年代後期。 從該時始,中國革命 轉用俄國革命的意象 成語包裝。 利用它的名義在十一月(舊曆十月)間推翻臨時政府,結束前革命狀態,進入社會主義革命。中共則把在農村裏割據也當作「雙重政權」,把農村根據地稱作「蘇維埃」,但蘇區內非但沒有廢除私有制,反而進行了分田。中共把自己當做「布爾什維克」,把托陳派當做俄國1905年革命失敗後出現的「取消派」之中國化身,又把俄國革命史上赤軍白軍內戰的一頁重寫為中國革命史,稱自己割據的武裝力量做「紅軍」,把國民黨政府的軍隊叫做「白軍」。但到抗戰爆發時,中共自己也把這類擬之不倫的名稱作廢。

在今日,雖然以俄為師時代早已過去,但對辛亥革命與民初歷史的瞭解,仍透過在20年代末才形成的意義符號層次,而無視被埋在這個岩層底下,更接近當時情況的另一個歷史性意義岩層。在20年代末以前,中國人運用社會心理學框框和法國大革命意象成語,其廣泛程度並不遜於後起的馬列主義階級分析和俄國革命掌故。一來,當時中國從皇朝轉變成國家,大家關心的都是建國和如何形成國民共同心理基礎的任務,把國家和社會搞分裂的階級鬥爭理論不會有甚麼吸引力,這種理論在俄國革命成功前也不具說服力。而且,在俄國革命變成另一個模範之前,世界各地現代式革命和共和國之締造,總脱不了法國這個模範——甚至連俄國革命亦不例外⑪。此外,當時的社會科學流行用心理學解釋社會,與後來在中國代之而興的唯物史觀完全反其道而行,真可謂此一時也彼一時也。本文的目的就是對這個被掩埋了的歷史意義岩層進行考古發掘。

#### 註釋

- ③ 〈論官僚主義〉(1913.9.1),《李大釗文集》上(北京:人民出版社,1984),頁51。 説美國政治裏「官由民選之害」,似乎指當時「城市政閥」(the city bosses)和「分贓政治」 (pork-barrel politics)等弊端。
- 函 張靜如等編:《李大釗生平史料編年》(上海:人民出版社,1984),頁9。
- ③ 文章裏有內證,非本文範圍所能論及。此文《李大釗遺文補篇》(哈爾濱:黑龍江人民出版社,1989)沒有收入。
- ∞ 〈暗殺與群德〉,《李大釗文集》上,頁23。
- ② 〈原殺(暗殺與自殺)〉,《李大釗文集》上,頁46-47。
- 38 〈風俗〉(1914.8.10),《李大釗文集》上,頁92。
- 옣 〈政治對抗力之養成〉,《李大釗文集》上,頁106-108。
- ⑩ 河村望:《日本社會學史研究》上(東京:人間の科學社,1973),頁320。
- ④ 〈通信〉,《新青年》,第2卷,第6期(1917.2.1),頁8-9。
- ⑫ 〈時局雜感〉,《新青年》,第3卷,第4期(1917.6.1),頁1-3。
- 《共和國家與青年之自覺〔之二〕〉,《青年雜誌》,第1卷,第2期(1915.10.15), 頁1。
- ④ 〈民約與邦本〉,《青年雜誌》,第1卷,第3期(1915.11.15),頁1。
- ⑤ 〈共和國家與青年之自覺〔之三〕〉,《青年雜誌》,第1卷,第3期(1915.11.15), 頁5。
- ⑩ 〈一九一七年豫想之革命〉,《新青年》,第2卷,第5期(1917.1.1),頁1。
- ④ 〈抵抗力〉,《青年雜誌》,第1卷,第3期(1915.11.15),頁2、4。

- 《復辟與尊孔》、《新青年》、第3卷、第6期(1917.8.1)、頁4。
- ⑲ 《新青年》,第2卷,第4期(1916.12.1),頁1-2。
- ⑩ 張允侯等編:《五四時期的社團》(北京:三聯書店,1979),第1冊,頁383。
- ⑤ 《青年雜誌》,第1卷,第1期(1915.9.15),頁1-3。
- De Bon: The Psychology of Peoples, translator unknown (published by New York:
- G.E. Stechert & Co., 1924; reprinted by New York: Arno Press, 1974), p. xiv.
- ⑤ 丁文江、趙豐田編:《梁啟超年譜長編》(上海人民出版社,1983),頁397。
- ⑤ 黎朋(呂邦)著,吳旭初、杜師業譯:《群眾心理》(上海:商務印書館,1920), 頁6-7。
- 66 《袁世凱傳》, 頁271。
- ⑤ 〈革命相續之原理〉, 頁52。
- ® 〈強有力之政府辯〉(1914.6),《胡漢民先生文集》(台北:中國國民黨中央委員會 黨史委員會,1978),第2冊,頁77、78、80。
- ◎ 〈隨感錄三十八〉,《魯迅全集》(北京:人民文學出版社,1981),第1卷,頁311、313。
- ⑩ 〈青年之敵〉,《青年雜誌》,第1卷,第6期(1916.2.15),頁3。
- ⑥ 《獨秀文存》(九龍: 遠東圖書公司,1965),卷1,頁647-648。
- ◎ 漢民:〈呂邦的群眾心理〉,《建設》,第1卷,第1號(1919.8),頁77-101。
- ⑥ 徐彬彬:〈個人心理與群眾心理〉,《新中國》,第1卷,第3號(1919.7),頁24、27。
- ❷ 吳載盛:〈救國問題的根本解決〉、《新中國》,第2卷,第1號(1920.1),頁104、106。
- ⑥ 嚴智鍾:〈數要多,質要好〉,《新青年》,第7卷,第4號(1920.4.1),頁1。
- ⑥ 〈餓鄉紀程〉,收入《瞿秋白文集》(北京:人民文學出版社,1985),第1卷,頁99。
- ⑥ 《革命哲學》(上海: 泰東圖書局, 1921), 頁119。
- ❸ 〈討論無政府主義〉,《新青年》,第9卷,第4期(1921.8.1),頁6。
- ❸ 〈甚麼是革命的最好方法?〉,《少年中國》,第2卷,第2期(1920.7.15),頁37。
- George F.E. Rude: The Crowd in the French Revolution (Oxford: Clarendon Press, 1959), pp. 111, 219.
- ① 黎朋原著,杜師業重譯,吳福同增訂:《革命心理》(上海: 商務印務館, 1918), 上下冊。
- ②③ 毛思誠編:《民國十五年以前之蔣介石先生》1936年初版(香港: 龍門書店, 1965), 頁622-623; 653-654、664。
- 倒 楊恥之:〈農民運動與暴動(湖南來文)〉,《生活》,第2卷,第13期(1927.1.30), 頁83。
- ⑤ 〈文學的紀律〉,收入中國社會科學院文學研究所現代文學研究室編:《「革命文學」論爭資料選編》下(北京:人民文學出版社,1981),頁1051。
- ⑩ 這是總的來說。群眾無理性的說法可能仍流傳至今。「七七事變」前後,西北軍的 張自忠當北平市長,奉令和日方周旋,被國人視為漢奸,後逃歸南京。李宗仁安慰 說:「群眾是沒有理智的,他們不知道底蘊才罵你,你應該原諒他們動機是純潔 的……」《李宗仁回憶錄》下(廣西南寧:中國人民政治協商會議廣西壯族自治區委員會 文史資料研究委員會,1980),頁724。這個表面像常識的説法其實背後有學理根據, 而群眾心理學獲得最理論化地位的時代,是從上世紀末到本世紀20年代。
- ⑦ 後來托洛茨基還把斯大林當權比作「熱月政變」。